LE SOUTRA DU CCEUR
DE LA PERFECTION DE LA SAGESSE

Hommage a la sainte Perfection de la Sagesse !

Voici ce qu'une fois j'ai entendu. Le Bhagavat se trouvait a Ra-
jagriha, sur le Pic des Vautours, en communion spirituelle avec
la grande assemblée des moines et la grande assemblée des
bodhisattvas, quand il s'absorba en la méditation sur les innom-
brables existants, appelée "vision du profond". En méme temps
le grand et noble Bodhisattva Avalokiteshvara entreprit une meé-
ditation sur la profonde sagesse parfaite et il réflechit a ce que
les agrégats également étaient vides de nature propre.

Et par le pouvoir du Bouddha, Sharipoutra s'adressa en ces ter-
mes au grand et noble Bodhisattva Avalokiteshvara : "Les fils et
les filles de la lignée désireux de pratiquer la profonde sagesse
parfaite, comment doivent-ils s'y prendre 74

Le grand et noble Bodhisattva Avalokitéshvara répondit alors a
Sharipoutra : "Sharipoutra, les fils et les filles de la lignée qui
désirent pratiquer la profonde sagesse parfaite doivent prendre
en considération ce qui suit ; ils doivent réfléchir avec soin et
précision a ce que les agrégats sont vides de nature propre.

La forme est vide ; la vacuité comporte la forme. En dehors de
la forme il n'est pas de vacuité ; en dehors de la vacuité il n'est
pas de forme. De méme la sensation, l'identification, les forma-
tions volitionnelles et la conscience sont-elles vides. Sharipou-
tra, ainsi tous les existants sont-ils vacuite. lls n'ont pas de spé-
cificité : ils ne sont ni produits ni détruits ; ni souillés ni immacu-
lés : ils ne décroissent ni ne croissent. Sharipoutra, ainsi la va-
cuité n'a-t-elle ni forme, ni sensation, ni identification, ni forma-
tions volitionnelles, ni conscience ; ni ceil, ni oreille, ni nez, ni
langue, ni corps, ni mental ; ni forme, ni son, ni odeur, ni saveur, ni
toucher, ni phénomene mental.

De l'élément de I'ceil a I'élément de la conscience du mental,
elle n'a pas d'élément. Elle est dépourvue dignorance comme
d'élimination de l'ignorance ; de méme est-elle dénuée du vieil-
lissement et de la mort, ainsi que de I'élimination du vieillisse-
ment et de la mort.

Et a I'avenant, la vacuité n'a ni souffrance, ni origine de la souf-
france, ni cessation, ni voie ; elle n'a ni sagesse, ni obtention, ni
non-obtention.

Sharipoutra, ainsi, puisqu'il n'y a pas d'obtention, les bodhisatt-
vas se fondent-ils sur la sagesse parfaite et ils demeurent en
elle : leur esprit étant sans voile, il est sans peur. Et comme ils
sont bien au-dela de toute erreur, finalement ils parviendront au
nirvana. C'est en s'appuyant sur la sagesse parfaite que les
bouddhas des trois temps eux aussi obtiennent I'Eveil parfait,
accompli, sublime. Aussi le mantra de la sagesse parfaite est-il
le mantra de la grande connaissance, le mantra auquel rien
n'est supérieur, le mantra sans égal, le mantra qui apaise a ja-
mais toute peine ; il faut savoir que ce mantra est véridique
puisque sans mensonge.

Et voici ce mantra :
tayatha gaté gaté paragaté parasamgaté bodhi soha

Sharipoutra, c'est ainsi que les grands bodhisattvas doivent
pratiquer la sagesse parfaite."

Puis le Baghavat sortit de sa concentration et remercia le grand
et noble Bodhisattva Avalokitéshvara en I'approuvant : "Bien !
Bien ! 6 fils de la lignée, il en est ainsi, et c'est exactement
comme tu l'as exposé qu'il convient de pratiquer la grande sa-
gesse profonde ; et tous les Tathagatas se réjouissent". Lors-
que le Baghavat eut dit cela, Sharipoutra, le grand et noble
Bodhisattva Avalokitéshvara, I'entourage muni de toutes les

- qualités, les déités, les hommes, les asouras et les kinaras se

réjouirent et louérent les paroles du Baghavat.

(Ainsi s'achéve le Noble Soutra de la Perfection de la Sagesse.)
Traduction : Marie Stella Boussemart. Pour la présente présentation, et conformément aux instructions de
Lama Zopa Rinpoché, des mots « ni » ont été rajoutés dans le 5% paragraphe.

3



